Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



קרח

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת קרח תשפ"ה

#### IN THIS ISSUE

- THE MORE *CHASHUV* THE HIGHER THE RISK
- ADMIRING CHASHUVA PEOPLE CAN BE A TRICK OF THE YETZER HARA
- THE PERSON YOU LOOK UP TO AND ADMIRE MAY BE IN DEEP TROUBLE
- WE NEED TO GET BUSY SMASHING ALL THE "AVODA ZARA'S" IN OUR LIVES
- IN THE END, THE ANAV (NOT THE SUPER CONFIDENT PERSON) COMES OUT AHFAD
- TRUE WEALTH IN RUCHANIYUS CAN GET A PERSON INTO TROUBLE
- TRUE GROWTH AND BLOSSOMING IS BREAKING YOUR RATZON AND GOING THE OPPOSITE DIRECTION
- KVETCHING AND NOT BEING SAMEACH B'CHELKO IS A WEAKNESS
- YOU NEED TO SPECIALIZE IN YOUR OWN PERSONAL TORAH, AND WORK ON IT DAY AND NIGHT
- A PERSON HAS TO GO ALL OUT WITH THE GREATEST MESIRUS NEFESH AGAINST THE PARTICULAR MIDDA THAT HE WAS CREATED TO OVERCOME
- CHIZUK FOR THE WAR
- BELIEVE IN THE POWER OF YOUR TEFILA
- THE SEGULA OF BIZAYON
- SHOW THAT YOU CARE
- STORIES OF NOVARDOK

No more

envying the Shas

and the great

accomplishments

of others. Learn

to love what

Hashem gave

you!

## פרשת קרח

#### אַנָשִׁים נְשִּׁיאֵי עֵדָה קְרָאֵי מוֹעֵד אַנְשֵׁי שֵׁם סז בּ The More *Chashuv* - the Higher the Risk

Rashi in Parshas Shelach says¹ that: אָנָשִׁים
"Anashim" is a Lashon of Chashivus. Look
how the Torah describes the people who
went with Korach! Four different Leshonos
(expressions) of 1. being "Chashuv" and 2.
important and 3. having a high position and
4. having a great name that everyone is
always talking about! And look what
happened to them; they were burned alive,
Rachmana Litzlan! And the same with the

Meraalim who were called "Anashim" which means Chashuvim, and in Parshas Bha'aloscha it says: וַתּאכַל בָּקצָה הַמְּחֵנֵה יא א the fire of Hashem's wrath consumed those who were at the "extreme end" of the camp, which *Rashi* explains<sup>2</sup> that the people who were burned alive (for being complainers) were: קצינים princes and Gedolim! It sounds like it doesn't even pay to

become a *Chashuva* person. They seem to always be getting in trouble. And in the story of *Rus*, *Elimelech* and his sons are described as: אֶפְרָתִים which means *Chashuvim* (*Rashi*³), and they were all punished for their sins. Since *Rashi* says that: אֶנָשִׁים "*Anashim*" means *Chashuvim*, we will have to say that

Anshei Sedom (described as: רְעִים וְחַטָּאִים לּך evil and sinful) were also Chashuvim! And Dovid cursed Doeg and Achitofel and he called them אַגָּשִׁי דָמִים וּמְרְמָה לֹא יֶחֱצוּ יְמֵיהֶם men ("Anshei") of blood and deceit; they should not live out half their days, and because of Dovid's curse, they both died very young.

## Admiring *Chashuva* People Can Be a Trick of the Yetzer Hara

Indeed, we find "Ish" meaning an Adam Chashuv when they addressed the Cohen

Gadol as: אָישִׁי כּהֵן גָּדוֹל cour Chashuva master. (Mishna4). And Dovid told Shlomo: וְּחָזַקְתָּ לְאִישׁ מ"א בּ בּ Be a man! But then again, we have: יַעַלְבּ אִישׁ אִישׁ שְׂדֶה Yaakov, the Ish Tam, and Eisav, Ish of the wild outdoors. Eisav is also a Chashuva person. So don't be impressed with Chashuva people. They can be a trick of the

Yetzer Hara when you admire them for their talents and Kishronos (abilities), and even their Gadlus B'torah.

- The president
- the wealthy person that everyone "worships" and admires
- · the great personality with that deep

ַר רש"י עה"פ כֻּלָּם אֲנָשִׁים (יג ג) **כל אנשים שבמקרא לשון חשיבות**, ואותה שעה כשרים היו. 1

רש"י עה"פּ וַתּאֹכַל וַיְהִי הָעָם כְּמִתְאֹנְנִים רַע בְּאָזְנֵי ה' וַיִּשְׁמֵע ה' וַיִּחַר אַפּוֹ וַתִּבְעַר בָּם אֵשׁ ה' בִּקְצֵה הַמַּחֲנֶה (יא א) במוקצין <sup>2</sup> שַבהם לשפלות, אלו ערב רב. רבי שמעון בן מנסיא אומר, **בקצינים שבהם ובגדולים**.

<sup>3</sup> רש"י בספר רות עה"פ אֶפְרָתִים (א ב) **חשובים**, וכן (ש"א א א) בֶּן תֹּחוּ בֶן צוּף אֶפְרָתִי, אבגי"נוס, ראה חשיבותו שהרי השיא עגלון מלך מואב את בתו למחלון, דאמר מר, רות בתו של עגלון היתה. ד"א אפרתים בית לחם קרויה אפרת.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> משנה יומא (א ג) וְקוֹרִין לְפָנֶיו בְּסֵדֶר הַיּוֹם, וְאוֹמְרִים לוֹ: **אִישִׁי כֹהֵן גָּדוֹל**, קְרָא אַתָּה בְּפִיךְּ וכו'. ובסוף פרק ו דתמיד: לא הָיָה הַמַּקְטִיר מַקְטִיר, עַד שֶׁהַמְּמֵנֶּה אוֹמֵר לוֹ: הַקְטֵר. אִם הָיָה כֹהֵן גָּדוֹל, הַמְּמֵנֶּה אוֹמֵר: אִישִׁי כֹהַן גָּדוֹל, הַקְטֵר. ובמסכת פרה (ג ח) סְמְכוּ יִדִיהֶם עָלִיו וְאָמְרוּ לוֹ: אִישִׁי כֹהָן גָּדוֹל, טְבוֹל אֶחָת.

rich voice

• that dignified put-together "Gavra Rabba"

- that tough and/or energetic and industrious "doer"
- the one who "takes over the world"
- the person who deals in "bigger" money like millions
- those who have great connections
- those higher up echelons
- those guys who know everything
- the guys who are one step ahead of everybody
- the fellow who is "cool"
- the big shots

- those with Yichus and class
- those who are well puttogether
- those who "have it all"
- תּוֹרָה וּגְדוּלָה בְּמָקוֹם אֶחָד he has *Torah* and prosperity together
- those real smart guys
- the person with a good *Mazal*
- the person who commands respect
- the person who has "presence"
- the popular person with lots of friends
- the person who's organized.

By the way, anybody who has poise and

appears self-confident is scary to the rest of us. who are:

- nervous and worried
- the depressed
- the nebach
- the insecure
  - the: נְרְדֵּף persecuted
  - the person who can't "get his act together"
  - the quiet type who can't open his mouth
  - the poor
  - the downtrodden with a bad *Mazal*
  - "Whatever I do doesn't work"
  - the "nobody"
  - a non-Mutzlach
  - those with the pecklach
- those who mess up in life
- those who aren't *M'sudar*.

## The Person You Look Up to and Admire May Be in Deep Trouble

Often, exactly those who you look up to and admire and are you in awe of them because of their superiority and their greatness (even in *Ruchaniyus*) are in deep trouble. Exactly their self-confident *Ga'ava* can be a front row ticket to *Gehinom* (*Gemara*<sup>5</sup>). According to the *Chovos Halvavos*<sup>6</sup> even if you have more

You may
even be
much
greater than
all those
knockers
that you're

always

envying!

ובסוטה ד ב, אמר רבי יוחנן משום ר"ש בן יוחי, כל אדם שיש בו גסות הרוח כאילו עובד ע"ז, כתיב הכא (משלי טז ה) תּוֹעֲבָת ה' כָּל גְּבַהּ לֵב, וכתיב התם (עקב ז כו) וְלֹא תָבִיא תוֹעֵבָה אֶל בֵּיתֶךְ. ורבי יוחנן דידיה אמר כאילו כפר בעיקר, שנאמר (עקב ח יד) וְרָם לְבָבֶךְ וְשָׁכַחְתָּ אֶת ה' אֱלֹדֶיךְ וגו'. ר' חמא בר חנינא אמר כאילו בא על כל העריות, כתיב הכא (משלי טז ה) תּוֹעֲבַת ה' כָל גְּבַהּ לֵב, וכתיב התם (אחרי יח כז) כִּי אֶת כָּל הַתּוֹעֵבֹת הָאֵל וגו'. עולא אמר כאילו בנה במה, שנאמר (ישעיה ב כב) חִדְלוּ לָכֶם מִן הָאָדָם אֲשֶׁר נְשָׁמָה בְּאַפּוֹ כִּי בַמֶּה נָחְשָׁב הוּא הוּא, אל תיקרי בַמֶּה אלא בָּמָה.

שנאמר (צפניה א טו) יוֹם עֶבָרָה הַיּוֹם הַהוּא. (בע"ז יח ב הובא מימרא זו בשם רבי אושעיא).

<sup>6</sup> חובות הלבבות שער עבודת האלוקים (פרק ד) והמדרגה התשיעית אנשים, האמינו בתורה ובגמול ובעונש עליה בשני העולמים, וכוונו בעבודת השם לשמו ולמה שיאות לו, אלא שלא נשמרו ממפסידי העבודות ונכנס ההפסד עליהן ולא הכירו מאין, העולמים, וכוונו בעבודת השם לשמו ולמה שיאות לו, אלא שלא נשמרו ממפסידי העבודות ונכנס ההפסד עליהן ולא היו וחוֹטֶא דומה למה שנאמר (קהלת י א) זְבוּבֵי מָוֶת יַבְּאִישׁ יַבִּיעַ שֶׁמֶן רוֹקַח יָקֶר מֵחְכְמָה מְּכְבוֹד סְכְלוּת מְעָט, ואמר (קהלת ט יח) וְחוֹטֶא אֶחָד יְאַבֶּד טוֹבָה הַרְבֵּה. ואמר קצת החסידים לתלמידיו: אלו לא היו לכם עוונות, הייתי מפחד עליכם ממה שהוא גדול מן העוונות? אמר: הגבהות והגאוה, כמ"ש הכתוב (משלי טז ה) תועבת ה' כּל גבה לב.

ועוונות: אמרד זו: מודדווא גדוד מן דועוונות: אמר: **הוגברוות וווגאווו**, כמיש דופונוב (משיד סדדו) המעבור זו כל אבו ב ובחובות הלבבות שער התשובה (פרק ח) חוטא זה הוא שיש לו יתרון על הצדיק, שלא חטא החטא ההוא והדומה לו, כי הצדיק

How sad it is for

those who don't

work on

Bitachon, How

much goodness

and fun in life

are they missing

for no reason

other than the

wrong way of

thinking

Aveiros than they do, you are still way luckier than they are. (Of course, it's not smart to keep sinning if you can work on yourself in doing *Teshuva*). The *Chovos* 

Halvavos says<sup>7</sup> that any success in your life requires much more Avodas Hashem and loads of unending thankfulness.

So if you tried to finish *Shas*, and you couldn't keep up with your friend who actually DID finish, he may very well be in hot soup, since Hashem demands loads of *Hakaras HaTov* from him and not from you! The *Chovos Halvavos* ends off that true *Tzadikim* would get plenty worried by their good fortune, since they owe Hashem

so much more! And do you know whom the *Torah* calls: אִישׁ וְאִשָּׁה "*Ish"* and "*Isha"*? The animals in *Noach's:* מֵיבָה boat!<sup>8</sup>

#### We Need to Get Busy Smashing All The "Avoda Zara's" In Our Lives

So here's a good joke for all those getting carried away with being *Chashuv* or making an *Avoda Zara* out of *Chashuvim*. **Just like** 

Avraham Avinu was busy smashing all kinds of Avoda Zara's, so must we "smash" mentally our weakness in admiring talent and self-confident people.

They're all a zero just like the rest of us, and learn to laugh at this foolish Hashkafa. Chashuv! Wow! Maybe you want to kiss his feet and turn him into a q-d?! Look at those Chashuva animals! If you're struggling with selfesteem, and you work on Amitzus (courage) (like they did in Novardok) and as a result you have a brazen: הוי עז כּנַמר "boldas-a-leopard" side to you, it's a totally different story, and you get Schar for your Kosher Ga'ava (of

course you need a *Rebbe* for this). The *Chasidim* say<sup>9</sup> that Hashem's hatred for *Amalek* was because they harmed our: nebechels.

In The End, The *Anav* (Not the Super Confident Person) Comes Out Ahead We need to work on respecting humility and those who struggle in *Ruchaniyus* 

אין בטוחים בו, שלא יתגאה ויגבה לבו וירום במעשהו, וכבר נאמר, כי יש חטא שמועיל לשב יותר מכל צדקות הצדיק, ויש צדקה שמזקת לצדיק יותר מכל חטאות השב, כשיפנה לבו מן הכניעה ודבק בגאות ובחונף ואהבת השבח, כמ"ש אחד מן הצדיקים לתלמידיו: אלו לא היה לכם עון, הייתי מפחד עליכם ממה שהוא גדול מן העון. אמרו לו: ומהו גדול מן העון? אמר להם: הגאות והחונף.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> חובות הלבבות שער עבודת האלקים (פרק ו) כי תוספת העבודה על אנשיה מתחלקת מדרך הכלל והפרט בטובה עליהם וכו', וכל אשר יוסיף הבורא טובה לאדם, חייב עליה עבודה. ומן הראיה על זה, כי התבואות חייבות במעשר, שנאמר (ראה יד כב) עַשֵּׁר הְעַשֵּׂר אֵת כֶּל תְּבוּאַת זַרְעֶבְּ, ומי שנתן לו האלקים מאה כור של תבואה, חייב ממנה עשרה כורים לאלקים. ומי שנתן לו האלקים עשרה כורים, חייב לאלקים מהם כור אחד. ואם יוציא האחד תשעה וחצי, והשני אחד, יהיה הראשון ענוש והשני מקבל שכר. וכן אומר במי שלא היה לו בן, בטלה ממנו חובת המילה ולימוד התורה, ומי שהוא פיסח, בטלה ממנו חובת החג, ומי שהוא חולה, בטלו ממנו מן המצוות מה שאינו יכול לעשותן. ועל ההקשה הזאת יתחייב מי שייחדהו הבורא יתעלה לטובה, בתוספת עבודה עליה. ועל כן היו החסידים הראשונים, כשהיתה באה להם טובה מטובות העולם, מתפחדים לה וכו', שלא יקצרו מהשלמת העבודה עליה וההודאה בעבורה, ותשוב להם לרעה, כמו שאמר יעקב אבינו (וישלח לב יא) קָטֹנְתִּי מִכֹּל החסדים.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> מַכִּלֹ הַבְּהֵמָה הַטְּהוֹרָה תִּקַּח לְךְּ שָׁבְעָה שָׁבְעָה אָישׁ וְאִשְׁתּוֹ וּמִן הַבְּהֵמָה אֲשֶׁר לֹא טְהֹרָה הָוֹא שְׁנַיִם אִישׁ וְאִשְׁתּוֹ. נח ז ב.

9 מובא באוצר גליוני דברי תורה (לכ"ק אדמו"ר הגה"צ ר' מרדכי מנשה זילבר שליט"א מסטוטשין, שנת תשע"ג, עמ' תתריא) ומדוע יש לו להקב"ה שנאה גדולה כל כך על עמלק, כי אמר הקב"ה, אם הוא הרהיב לזנב ולהילחם עם הנחשלים שבישראל, ער האט זיך געטשעפעט עם הנחשלים שלי, עם הנשמות היהודיות שלי, לומר שהם אנשים פחותים ושפלים והם אינם חשובים כל כך, ובהם הוא יכול להילחם, הנה דבר כזה הוא מה שכביכול נוגע ביותר להקב"ה.

Bitachon Weekly

and/or in *Gashmiyus* and have a hard time. Those *Baalei Yissurim* have to have a special *Chashivus* to us, like it says: נָי אֶת אֲשֶׁר יֶאֱהַב Hashem gives *Yissurim* to the

person He loves. Like the *Chofetz Chaim Zatzal* who considered<sup>10</sup> Baalei Yissurim Gevaldig. וַעַנְוִים The humble will inherit the earth (& delight in abundant peace). In the end, the Anav (not the super confident person) comes out ahead. Believe it or not, often you'll be alright without all the self-confidence that you envy in others.

#### וַיִּקֶּח קֹרַח בֶּן יִצְהָר בֶּן קְהָת בֶּן לֵוִי טז א True Wealth in *Ruchaniyus* Can Get a Person into Trouble

Look how all the details of Korach are

mentioned. This is very unusual, that all 3 *Doros* back are mentioned. It sort of shows how overqualified *Korach* was. He had the most unusual background, and the *Passuk* seems to imply that he had the *Maalos* of all these ancestors. Indeed, his descendant *Shmuel* was equal to *Moshe* and *Ahron*, and *Chazal* say<sup>11</sup> that *Korach* had *Ruach HaKodesh* and:

The **Nis**yonos we have in life are called a Ness, since they are like tall banners, which make us tall & great

<sup>10</sup> מכתבי חפץ חיים (נסדר על ידי בנו ארי' ליב הכהן, וארשא תרצז, דרכיו נמוקיו ושיחותיו של הרב חפץ חיים זצ"ל, עמ' יט אות מז) שמעתי פעם שדיבר עם בחור בן תורה שבא בחיתון עם יתומה, ואביה היה בן תורה, ואח"כ גמגם הבחור על השידוך. וטען עמו החפץ חיים על מיאונו, באמרו הלא אביה היה בן תורה וירא שמים **ובעל יסורים כמה שנים**, הלא יש לה זכותים רבים.

ובספר באוצר פנינים ועובדות (לר' ברוך גרשוני, ח"ב עמ' שנז, בשם ספר מאיר עיני ישראל ח"ד עמ' 71, מפי רבי מאיר מונק ששמע מהרב דוד זריצקי) בראדין היה חלבן עני מרוד, ולו שלוש בנות מבוגרות, שמפאת מראיהן ובצירוף עניו ומרודו וחוסר ייחוסו, נקפו השנים ולא מצא עבורן את בן זוגם. במר נפשו נכנס ובא יום אחד אל מרן החפץ חיים זצ"ל, ותינה בפניו את צרותיו, וקרא מנהמת לבו "וכי תֵשֵבְנָה עד אשר ילבין שער ראשן?" החפץ חיים שמע את דבריו, ואמר לו שישתדל לסייע בידו. ואכן שלח החפץ חיים, וקרא לאחד מבחירי בני ישיבתו שבראדין, ודיבר על לבו שיקח את בתו של החלבן לאשה. וכה אמר: בידוע שה"עולם" מחפש שידוך עשיר, ככל שהעושר של אבי המדוברת גדול יותר, כך ירבו הקופצים על השידוך. והנה יש לי שידוך נפלא בעבורך. הרי יודע אתה שאחד הדברים החשובים ביותר בשמים הם היסורים, וככל שאדם יותר בעל יסורים, הוא יותר חשוב בשמים. והנה החלבן של העיירה הוא בעל יסורים גדול, אין לתאר ולשער כמה צער יש לו, שבנותיו הגיעו זה מכבר לפרקן, ואין מי שחפץ בהן, ובידך איפוא לזכות בשידוך העשיר הזה, העשיר ביסורים...

ושם (עמ' שנו, בשם ספר שלמי שרה עמ' צא) פעם בראדין נפטר בן אדם שהיה בעל יסורים. לא סיפרו זאת למרן החפץ חיים זצ"ל, ורק לאחר ההלוויה והקבורה נודע מזה לחפץ חיים שהוא נפטר. התלונן החפץ חיים מדוע לא סיפרו לו? כי רצונו להשתתף בהלוויתו. על שום מה? אמר החפץ חיים, שאודות בני אדם מאריכים בתוארים שונים "הגאון" "הצדיק", מי יודע אם נכון הדבר? מי יודע אם הוא צדיק? רק הקב"ה יודע זאת, הרי ה' יראה ללבב. אך בחז"ל כתבו במפורש "יסורים ממרקים עוונותיו. אם כן, אותו בעל יסורים שנפטר הריהו צדיק גמור! בלוויה של צדיק גמור כזה חפצתי להשתתף.

עוד שם (בשם ספר זכרון "זכרון בנימין" עמ' ריח, הובא ב"מחשבה אחת" ח"ב כרך א עמ' תקעח) מעשה דומה מסופר על מרן החפץ חיים זצ"ל שפעם דחה מרן יהודי מלשוחח עמו, באומרו שממהר לאיזו לויה. לאחר מכן התברר שאין מדובר בצדיק או תלמיד חכם גדול, אלא באשה אלמנה זקנה ופשוטה. וכשחזר החפץ חיים מההלוויה, שאל אותו: ילמדנו רבינו, מה היה הענין המיוחד להשתתף בהלוויה הזאת? אמר לו החפץ חיים: איתא בחז"ל (מו"ק כה ב) שהקב"ה שש ושמח בבוא אליו נפש נקי וצדיק. והנה מיהו צדיק שהקב"ה שש ושמח עמו? אין בידינו לדעת ולהכריע, הרי "אֵין צַדִּיק בָּאֶרֶץ אֲשֶׁר יַעֲשֶׂה טּוֹב וְלֹא יֶחֶטָא" (קהלת ז כ). אבל "נקי" הוא מי שנזכך ביסורים, שהנפש לו זכה ונקיה. והנה האשה הזאת, אמר חפץ חיים, היתה אלמנה שנים רבות, ולחיות שנים כה ארוכות בבדידות זה צער מאד גדול, ואשה שעברה יסורים כאלה כל כך הרבה שנים, הרי היא נפש נקי שהקב"ה שש שמח בבואה, ואיך לא אשתתף בהלוויה כזאת?

עוד שם (עמ' שנז, בשם הר' יעקב גלינסקי זצ"ל) מעשה היה באחד מתלמידי מרן החפץ חיים זצ"ל שלמד תורה מתוך יסורים שנתייסר בהם. פעם אחת, כשנכנס הבחור לקיתונו של רבו הגדול, נפנה אליו החפץ חיים ושאל אותו: אמור לי נא, באיזה דף אתה אוחז כעת בלימוד המסכת? בדף ג, נענה התלמיד המיוסר. אמר החפץ חיים: בדף ג? זאת אומרת בדף קג! אתה לא אוחז בדף ג, אלא בדף קג, שכך הלא שנינו "טוב אחד בצער ממאה שלא בצער", דהיינו לימוד דף אחד גמרא מתוך צער, שקול כמאה דפים שלמדו שלא בצער. הרי לך שאתה אוחז בדף קג! (בשם ספר מאיר עיני ישראל ח"ה עמ' 195).

רש"י עה"פ רַב לְכֶם בְּנֵי לֵוִי (טז ז) **וקרח שפקח היה, מה ראה לשטות זה, עינו הטעתו, ראה שלשלת גדולה יוצאה ממנו**,

If a person

wants to

לעתיד לבא in the future he'll be Cohen Gadol.

(*Arizal*<sup>12</sup>). And when *Chazal* say<sup>13</sup> that he was extremely rich, we can suggest that he had true wealth in *Ruchaniyus* also.

And this is exactly why he got into trouble. With outstanding success comes along a bigger Yetzer Hara, and: בָּל הַגָּדוֹל מֵחַבֵּרוֹ יִצְרוֹ גָדוֹל הֵימֶנוּ סוֹכּה the greater the person, the greater is his Yetzer Hara. Notice he questions Moshe: "If even one: יוּם אוֹם string of Tcheiles Pater's (exempts) a whole Beged, surely a יַלִית שָׁכּוּלוֹ a whole Beged, surely a יַלִית שָׁכּוּלוֹ falis that is entirely made of Tcheiles shouldn't need Tzitzis at all! Tcheiles symbolizes Shamayim and Ruchaniyus'dik greatness. We can suggest that Korach viewed himself as a: יַלִּית שָׁכוּלוֹ הְּכֵלֶת Talis that is

shouldn't need *Tzitzis*. RSRH *Zatzal* and

others say<sup>14</sup> that *Tzitzis* is a *Lashon* of: אַיץ *Tzitz*, sprouting forth and blossoming.

True Growth and Blossoming Is
Breaking Your *Ratzon* and Going
the Opposite Direction

When a person breaks his Ratzon and goes the opposite direction, we can call it true growth and blossoming. But a super-qualified Tzadik doesn't need to grow. Dovid started off an Admoni, and therefore needed to constantly break his Middos; but it appears that Korach doesn't have to. Look at his solid background. Such a person can follow his instinct, which is backed by such solid forefathers, i.e., total Tcheiles. This is what we call: "Born

Shteig in
Ruchaniyus,
let him
Shteig in
Emuna and
Bitachon,
and believe
that what
Hashem
gave him is
the best
thing in the

entirely made of Tcheiles and therefore he

on the top of the mountain". It's all in your

שמואל ששקול כנגד משה ואהרן, אמר, בשבילו אני נמלט, וכ"ד משמרות עומדות לבני בניו כולם מתנבאים ברוח הקודש, שנא' (ד"ה כח) כל אלה בנים להימן, אמר, אפשר כל הגדולה הזאת עתידה לעמוד ממני ואני אדום, לכך נשתתף לבוא לאותה חזקה, ששמע מפי משה שכולם אובדים ואחד נמלט, אשר יבחר ה' הוא הקדוש, טעה ותלה בעצמו, ולא ראה יפה, לפי שבניו עשו תשובה ומשה היה רואה.

world

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> דברי יואל (מאת רבינו הגאון הגדול הקדוש מסאטמאר זצוקללה"ה, פרשת שלח, עמ' שמו) וכיוצא בזה היה גם בענין מחלוקת קרח, שהיה בעל רוה"ק וצפה בעיני חכמתו מה שעתיד להיות, וכמ"ש האריה"ק ז"ל שראה כי הוא עתיד להיות כהן גדול, על כן חלק על משה, כי לפי מה שראה בעין חכמתו מגיע לו עטרת הכהונה הגדולה, ולא היתה מחלוקתם בדברים גשמים אלא בעניינים גבוהים ורמים עמוקין וטמירין, אלא שהיה מלובש בגשמיות, אבל פנימיותו עמוק עמוק. אמנם מקור ושורש טעותם היה ממה שנמשכו אחרי האמת כפי מה שהשיגוהו בחכמתם כי לקרח נאה עטרת הכהונה והיא הולמתו, ובאמת היו מחוייבים לקיים מצות הבוי"ת ולציית למשרע"ה את אשר ימנה כן יקום וכן יהיה, אף שהיה הדבר רחוק מכליותיהם ובלתי מובן להם בשכלם, לא היה להם להרהר ולחקור ולדרוש, אלא להתהלך בתמימות כפי מה שציוה להם משה, והאמת כאשר הוא כבר יתקיים דהרבה דרכים למקום. כללו של דבר כי זה היה הנסיון במרגלים אם יקיימו דבר ה' ביד משה נביאו ולא ילכו אחרי שכלם, אף שברור להם שהאמת אתם, עליהם לציית למשה רבינו ע"ה אפילו נגד הבנתם ושכלם.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> פסחים קיט א, עשֶׁר שָׁמוּר לָבְעָלָיו לְרָעָתוֹ (קהלת ה יב) אמר רבי שמעון בן לקיש, זו עשרו של קרח (שעל ידי רוב ממונו נתגאה ונטרד מן העולם. רשב"ם) שנאמר (עקב יא ו) וְאֵת כֶּל הַיְקוּם אֲשֶׁר בְּרַגְלֵיהֶם, אמר רבי אלעזר, זה ממונו של אדם שמעמידו על רגליו. אמר רבי לוי, משאוי שלש מאות פרדות לבנות היו מפתחות בית גנזיו של קרח, וכולהו אקלידי (מפתחות) שמעמידו על רגליו. אמר רבי לוי, משאוי שלש מאות פרדות לבנות היו משוי שלש מאות פרדות).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> פירוש הגאון מוהר"ר שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, בפרשת שלח עה"פ דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם וְעְשוּ לְהֶם צִיצְת (טו לח) ציצת נגזר מ"צוץ" (הקרוב ל"זוז", "שוש", "סוס") תנועה הפורצת מבפנים כלפי חוץ. כפוֹעל מציין "ציץ" את יציאת חלקי הצמח מהגזע ומהענפים: להנץ, להוציא פרח; וכשם־עצם מורה "ציץ" על נצר, פרח. בגוף בעלי החיים, "ציץ" הוא כנף ו"ציצת" הוא קווצת שער. מכאן ה"ציץ", התכשיט הבולט על מצח הכהן הגדול. בדומה לכך, "זיז" בלשון חכמים: בליטה. "הַציץ" פירושו: להביט דרך רשת וסורג, כאילו המבט נכנס ועובר אל העבר השני. בפסוקנו, על פי ההלכה, "ציצת" מורה על "הַציץ" פירושו: להביט דרך רשת וסורג, כאילו המבט נכנס ועובר אל העבר השני. בפסוקנו, על פי ההלכה, "ציצת" מורה על חוטים היוצאים ובולטים מהבגד כציצים, כמאמר חז"ל: "אין ציצית אלא יוצא" (מנחות מא ב), היינו כדבר היוצא מתוך דבר אחר. עוד אמרו (שם מב א) אין ציצית אלא ענף, וכן הוא אומר (יחזקאל ח ג) וַיִּקְחַנִי בְצִיצִת רָאשִי. הווי אומר: הציצית האמורה בפסוקנו היא חוטים המבצבצים ויוצאים, כדרך שבספר יחזקאל "ציצת" היא קווצת שער.

blood already. But this is a grave error. Everybody is here to work on a weakness, or else he's a *Malach* and doesn't belong in this world. Such a person has to work on *Anava* and humility and unending thankfulness and realizing it's not him! It's all a gift from Hashem!

## הפטרה לפרשת קרח

#### אֶת שׁוֹר מִי לָקַחְתִּי ש"א יב ג Kvetching and Not Being *Sameach B'chelko* Is a Weakness

Shmuel HaNavi is giving Klal Yisroel Mussar.

He defends himself that hadn't done any evil to them and he was totally pure in his actions towards them; i.e., he was selfless and without any Negi'os. So why do they ask for a Melech? Now, this Tochacha happened after Shmuel had already agreed aive them а kina. Altogether, he gave them three lengthy sharp Tochachos for the evil of asking for a Melech. We can suggest that although he was already *Maskim* agreed to give them a Melech, and

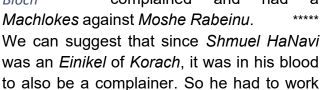
Shaul already won a war for them, he still felt they needed Tochacha.

Despite the fact that they already received their request, the *Midda* of complaining and

being dissatisfied which caused their desire for a Melech, had to be addressed. There is a story<sup>15</sup> about the children of R' Yosef Leib Bloch Zatzal. Their children (his grandchildren) were kvetching and crying, since they wanted certain red shoes. He told his children to potch their kids and reprimand them, and teach them that they can't get everything they want in this world. Yet, the next day they should have those red shoes waiting for them under their beds. Even when you get what you want, you can have a bigger problem; i.e., your own Middos Ra'os (bad Middos) being a complainer. Asking for a king is just a Prat in a broader issue; the weakness of not

being Sameach B'chelko and to be a kvetch.

Chazal say: קשׁוֹט עַצְמָךּ וְאַחַר בֶּר קָשׁוֹט אֲחֶרִים ב"ב ס ב first fix yourself before you others Mussar. The fact that Shmuel gave them Tochacha times about being 3 complainers, shows that he must have been especially pure in not being complainer. Why did Shmuel HaNavi specialize in Midda? We know that his Korach grandfather lost everything because he complained and had





R' Yosef Leib Bloch

<sup>15</sup> הובא בספר תנועת המוסר (תולדותיה אישיה ושיטותיה, להרב דוב כ"ץ, מהדורא חדשה ירושלים תשע"ו, כרך חמישי בחלק על רבי יוסף ליב בלוך, עמ' 58) כדאי לציין עובדה אחת אם כי בענין פעוט אבל אופיינית מאד. אחד הבנים שלו בעודו בילדותו רבי יוסף ליב בלוך, עמ' 58) כדאי לציין עובדה אחת אם כי בענין פעוט אבל אופיינית מאד. אחד הבנים שלו בעודו ביתה לשכב לישון. ר' ראה אצל ילד בשכנותם נעלים אדומות, ובא הביתה והתחיל לבכות שיקנו גם לו דוקא נעלים כאלה, ולא רצה לשכים אדומות יוסף ליב לא נעתר לו, ואף ציוה ליסרו על התעקשותו, ולהשכיבו לישון בעל כרחו, אבל יחד עם זה ציוה לקנות לו נעלים אדומות ולהניחן תחת מטתו, שבעת שיקום למחרת משנתו ימצאן לפניו.

וַלִיִלָה

extra hard NOT to be like his Zeide, until he

became unusual in NOT being a complainer, and was fit to give lots of Mussar in that vital area that is so common among people (like the Dor HaMidbar). The Shevet Mussar (and Netziv on Chumash) say16 that every person has a major weakness in one area more than in other areas. And to conquer this weakness is the main reason he was born. You Need to Specialize in Your Own Personal *Torah*, And Work on It Day and Night

In Novardok
they taught
that every
human has a:
תְּלְוֹם הַתְּדוֹת
certain
weakness he
was created
to overcome

יוׄמם He shall learn HIS OWN PERSONAL TORAH day and night, meaning that you need to specialize in your own personal Torah, and work on it day and night since it's your #1 weakness. Dovid was an Admoni, i.e., he had Eisav's tendency to take revenge, like it says: וַיִּשָּׂטֹם עֲשָׂוּ אֶת יַעֲקֹב תולדות כז מא Eisav hates Yaakov, and: וַעֶבְרָתוֹ ישָׁמֶרָה נֵצַח עמוס א יא his hatred lasts forever! Eisav is always bent on destroying Yaakov, and he wants to take revenge since Yaakov took his Bechora (which he didn't want

R' Dovid Bleicher *Zatzal* says:<sup>17</sup> וּבְתוֹרָ**תוֹ** יֶהְגֶה

anyway!).

<sup>16</sup> שבט מוסר (אשר פעל ועשה ורבים השיב מעון, החכם השלם הדיין המצוין הרב כמוהר"ר אליהו הכהן מאזמיר זללה"ה, פרק כג) על כן שמע בקולי איעצך ויהי אלקים עמך לבקש אופן להבין על מה פגמת בגלגול שעבר ובאת לתקן. דע, **שכל מצוה מכל** המצות אשר תתאוה נפשך לשקוע בה יותר מאחרות, באמת שבה פגמת תחילה, וישלחך השם עוד בעולם הזה להשלימה, לכן אל תרף ממנה ועשה אותה בשלימות כלליה ופרטיה ובכל גדריה וסייגיה, ואל תסיר אותה מנגד עיניך תמיד, **ודע שיזדמנו** עליה הרבה מונעים בה, והם שלוחי סמאל הרשע למנוע לך שלא תשלימנה, ותקבל עליה עונש במותך ותחזור פעם אחרת בזה העולם, תטעום טעם המיתה פעם אחר פעם על ידו. הלא תראה בחכמי התלמוד דשואלים מהם "במה היית נזהר", חד אמר במצות ציצית, וחד אמר בהשכמת בית הכנסת וכיוצא בזה וכו', דקשה, בציצית היה נזהר ולא בשאר מצות ח"ו, אלא שהיו משיגים בחכמתם הרמה המצוה שבאים לתקן, והיו שוקעים בה תדיר לתת עיני השגחתם עליה לקיימה בשלימות, ואעפ"י דשאר המצות היו מקיימים בשלימות, אך המצוה שעליה באו היה כל מגמתם עליה, ולא היו פוסקים מלהזכירה ולבקש אופנים לקיימה בכל אופן היותר נאות שאפשר, ולכן אם לבך מתאוה ללמוד מקרא יותר ממשנה או בהפך, וכן אם תאוה נפשך ללמוד תלמוד יותר מקבלה או קבלה יותר מתלמוד, **ממה שתאוה נפשך דע שעל זו באת ואחוז בה לעשות עיקר לימודך שם**, ואפשר דעל זה רמזו רז"ל באומרם אין אדם לומד תורה אלא במקום שלבו חפץ שנאמר כי אם בתורת ה' חפצו, ירצה, באיזה חלקי התורה שתאוה נפשו יותר שם ילמוד, כגון במקרא או במשנה או תלמוד או קבלה או אגדה, משום שבודאי החלק הזה בא לקיים בפעם הזאת. וכמו שראיתי בכתבי האר"י זלה"ה שמוהר"מ אלשיך ז"ל רצה ללמוד קבלה, ואמר לו שבגלגול שעבר היה חכם בחכמת הקבלה, ולא בא בגלגול זה כי אם להשלים עצמו בדרוש, כי מקבלה אין לו צורך כי כבר השלים. וכפי זה נמצא שאעפ"י שתראה דברים רבים לקיים כנזכרים לעיל וכדומה, אל תפחד לך הריבוי, לומר אין אני יכול לקיים כל זה, דאפשר שרובם ככלם נשלמת בהן בגלגול שעבר, ועכשיו באת על קיום קצתם או כמה מהם, והן אותם שתאוה נפשך בהם, **וגם שתראה** הרבה מונעים לך עליה מלקיימה, דכיון שעליהם באתה, מזמין לך סמאל הרשע מונעים כדי שלא תשלים עצמך, כמדובר. לכן החזק עצמך במוסרי זו, אל תרף, נצרה כי היא חייך.

<sup>17</sup> ספר דברי בינה ומוסר (שיחות ומאמרים שנרשמו ע"י תלמידי ישיבות בית יוסף מפי הגה"צ רבי דוד בליאכר זצוק"ל ראש ישיבת בית יוסף מזרי'ץ-פודליאסק, תל אביב תשל, דף קלב, ד"ה כי) כי מטבעו של אדם שאינו לומד תורתו אלא תורתם של אחרים. הלוה טוען כלפי המלוה "לא יגוש", ואילו המלוה משיבו מדין "פריעת בעל חוב מצוה". אילו למד כל אחד את הדין השייך לו, לא היו הדברים מגיעים לידי כך, אלא שכאמור כל אחד עוסק בתורת חברו. ועל זה אמרו חז"ל: בראתי יצר הרע, בראתי לו, לא היו הדברים מגיעים לידי כך אלא שכאמור כל אדם התרופה המיועדת לו, לכל אדם התורה המיוחדת לו. וכיוצא אמר אדמו"ר הגרי"ס זלל"ה ב"אור ישראל" שיש בתורה שני דברים, רפואה טבעית ורפואה סגולית, כלומר רפואה מיוחדת לחולי מסויים, ורפואה כוללת. מבחינת הסגולה הרוחנית שבלימוד התורה אין כל הבדל מה לומד האדם. אף הלומד "שור שנגח את הפרה" מוצא בזה תועלת לנפשו, שכן זוהי סגולת קדושתה של התורה לרפא את חלייו הנפשיים. אבל אם נגוע אדם במחלה מסויימת חייב הוא לנקוט בתרופה המכוונת למחלה הזאת. הוא צריך ללמוד את התורה המרפאת את האדם ממחלת הנפש הזאת, את ההלכה והאגדה המיוחדת לזה: לגאוה, תורת הגאוה. לגזל, תורת הגזל. ללשון הרע, תורת לשון הרע. האדם צריך למצא את הפרטים השייכים לו בש"ס ופוסקים. אדם הנוהג כך עושה דבר בעתו והוא מקיים מה שאמרו ז"ל "ובתור<u>תו</u> להגה יומם ולילה" שהוא מכוון עצמו לתורה המיוחדת לו.

When you learn *Tanach*, you'll find that the main greatness of *Dovid* is his constant loving his enemies. He was always engaged in what *Novardokers* call "Ha'tavah B'makom Hakpada", i.e., *Davka* doing a favor (Ha'tavah) instead of being upset (Hakpada). He loved *Shaul*, who threw a spear at him 3 times, and caused him horrific pain, going allout to kill him until *Dovid* preferred leaving *Eretz Yisroel* and going into the enemy territory of *Eretz Pelishtim!* And *Dovid* loved *Avshalom* his son who had made a massive

rebellion against him, antagonizing all *Klal Yisroel* against his own father.

He cried and cried at his two sworn enemies' *Levaya*. And when *Shim'i ben Gera* called him a *Rotze'ach*, *No'ef*, *Mamzer*, etc. in public (and threw rocks at him), not only did he not kill him, but he gave him the most prestigious position, becoming the *Rebbe* and tutor of the crown prince, *Shlomo*. *Dovid* was: יְרָאוּי worthy to reprimand and hate those who were different than this *Midda*. When *Naval* was: מְּשֶׁלֵם רְעָה תַּחַת (rewarded a favor with cruelty ) without appreciating what *Dovid* did

for him, *Dovid* wanted to wipe out *Naval* and his whole family. He was furious, and *Avigayil* had to stop him. (There is a horror story in

Sefer Divrei HaYamim<sup>18</sup> where Dovid tortured Bnei Amon to death in a horrific way. This is the same nation whom, when Dovid sent Shluchim to be nice to them, they cut their clothing and beards in half<sup>19</sup>).

#### A Person Has to Go All Out with The Greatest *Mesirus Nefesh* Against the Particular *Midda* That He Was Created to Overcome

A *Tzadik* is constantly going to war against his *Yetzer Hara*, and especially against his "specialty weakness" מָבַיִת וּמָחוּץ in his heart,

and with regard to his surroundings. This is his "line", and the Slonimer Chasidim say20 that a person has to go all out with the greatest Mesirus Nefesh against particular *Midda* that he was created overcome. to lt that Chana interestina wasn't storming in Tefila when she was an: עקרה barren, and she needed Penina to antagonize her until she davened extra-hard and was Zoche to Shmuel.

We can suggest that she was afraid of producing a *Korach*, *Chas V'shalom*. Similarly, we find that *Chizkiyahu HaMelech* never got

married, since he knew with Ruach HaKodesh that his son would be a Rasha. But Yeshaya HaNavi told him that it's not his

Dovid HaMelech said: יְחַטָּאתִי נֶגְדִי תָמִיד תהלים נא ה my sín ís

before me

always; i.e.

he was

always

aware of his weaknesses

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> וְאֶת הָעֶם אֲשֶׁר בָּהּ הוֹצִיא וַיָּשַׂר בִּמְגֵרָה (גרר אותם במגרה **לחתוך אותם באכזריות**. רלב"ג) וּבַחֲרִיצֵי הַבַּרְזֶל וּבַמְּגֵרוֹת (מגרות כפולות היו. אדרת אליהו) וְכֵן יַעֲשֶׂה דָוִיד לְכֹל עָרֵי בְנֵי עַמוֹן וַיָּשָׁב דָּוִיד וְכָל הָעָם יְרוּשָׁלָם. דהי"א כ ג.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> וְיָהִי אַחֲרֵי כֵּן וַיָּמָת נָחָשׁ מֶלֶּךְ בְּנֵי עַמּוֹן וַיִּמְלֹךְ בְּנוֹ תַּחְתָּיו. וּיֹאמֶר דָּוִיד אֶעֶשֶׁה חֶסֶד עם חָנוּן בֶּן נָחָשׁ כִּי עָשָׂה אָבִיו עִמִּי חֶסֶד וּיִּאְלָח דְּוִיד מֻלְאָכִים לְנַחֲמוֹ עַל אָבִיו וַיָּבֹאוּ עַבְדֵי דְוִיד אֶל אֶרֶץ בְּנֵי עַמּוֹן אֶל חָנוּן לְנָחֲמוֹ. וַיֹּאמְרוּ שָׁרִי בְנֵי עַמּוֹן לְחָנוּן הַמְּכַבֵּד דְּוִיד וְיִּגְלְּחֵם אֶת אָבִיךְ בְּּי שָׁלַח לְךְ מְנַחֲמִים הָלֹא בַּעֲבוּר לַחְקֹר וְלַהָפֹּך וּלְרֵגֵּל הָאָרֶץ בָּאוּ עֲבָדִיו אֵלֶיךְ. וַיִּקְח חָנוּן אֶת עַבְדִי דְּוִיד וַיְּגְלְחֵם אָת אַבְּרִיו אֵלֶיךְ בָּי שְׁלַח חְנוּן אֶת עַבְדִי דְוִיד וַיְּגְלְחֵם (לְבוּשיהם, מוְ מִדוּ בִד) בַּחַצִּי עַד הַמִּפְשָּעה (פִי' (לְבושיהם, מוְ מִדו בִד) בַּחָצִי עַד הַמִּפְשָּעה (פִי' הַעוֹרוֹה) וַיִּשָּׁלֹחם.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> תורת אבות (מאמרים על התורה והמועדים ושערי עבודת ה', מאת מרנן ורבנן שושלת לכובי'ץ-קוברין-סלונים, ח"ב דרכים בעבודת הבורא עמ' קפו, אות קלד, בשם הס"ק הר"א מסלונים ז"ל) הוא ז"ל אמר כלל גדול: **האדם ירד לעולם הזה כדי לתקן** בעבודת הבורא עמ' קפו, אות קלד, בשם הס"ק הר"א מסלונים ז"ל) הוא ז"ל אמר כל מדותיו, ומ"מ ישנה מדה מיוחדת שבשבילה ירד לעולם. ואיזוהי, זו שהיא קשה עליו ביותר. (ושם אות קלה) ועוד אמר: באותו דבר מסוים שהאדם מקבל על עצמו שזו תהא מדתו המיוחדת לו, יש על זה דין יהרג ואל יעבור.

business how the child turns out, since: בַּהַדִי the secrets of Hashem's כבשׁי דַּרַחַמְנָא לְמָה לְּרָ plans are not your business. You have a Mitzva of P'ru uR'vu to be M'kayem without Cheshbonos. Maybe this is why, in the end, Chana didn't only daven to have a child, she went into detail about him. She asked that he be a super Tzadik, equal to Moshe and Ahron together. (Gemara<sup>21</sup>).

She also asked that he should blend in with people and be a medium type of person. Again, perhaps because she wanted him to be a more simple inconspicuous (despite type greatness) so he wouldn't have Ga'ava and become a Korach type. And this may be why she promised that she would have him raised in a setting of Kedusha and Tahara in the Mishkan, and even as a small child he was in the Mishkan with Eli HaCohen as his Rebbe.

Perhaps these were all precautions that he shouldn't become a Korach! We also find that as a little child he Paskened that even a: זר non-Cohen can do Shechita. Eli wanted him dead, since he was: מוֹרָה הַלְּכָה בַּפְנֵי רָבּוֹ Paskened a Halacha in the presence of his Rebbe (Eli) (Gemara<sup>22</sup>), and this is exactly

like Korach who went against Moshe. And just like Korach complained that: כִּי כַל הַעֶדָה יסו ג "All *Yidden* are equally holy" 'ומדוע תתנשאו על קהל ה"and why do you raise yourselves higher than everyone else?" This Passuk has a striking similarity to: שׁחיטה בּזַר not only Cohanim can do Shechita, we can all do Shechita!

Eli promised Chana that he would Every replace her Shmuel by giving her another son instead. Chana protested, saying: אָל הַנַּעַר הַזֵּה הָתָפַּלָּלְתִּי" ש"א א כז " l davened for this boy, and the Velt says that if a person was created out of Tefila. he protection has Shamayim since he is a piece of Bitachon, and he gets special service. Perhaps she saw the details of her Tefila fulfilled in Shmuel's behavior, and she knew he was meant to survive, no matter what. There is a Gemara in Chagigah23 that when the sorcerer

> brought down Shmuel HaNavi from Olam HaEmes, Shmuel brought Moshe Rabeinu along with him.

> He brought Moshe to testify that he kept the entire Toras Moshe. He needed Moshe to testify that he was okay, since his Zeide, Korach went against Moshe. This was his line

small action against a bad Midda makes a person closer to Hashem

ברכות לא ב, ונַתַתַּה לָאַמַתַרְ זַרַע אַנָשִׁים (ש"א א יא) מאי זרע אנשים, אמר רב, גברא בגוברין, ושמואל אמר, זרע שמושח <sup>21</sup> שני אנשים, ומאן אינון שאול ודוד. ורבי יוחנן אמר, זרע ששקול כשני אנשים, ומאן אינון משה ואהרן, שנאמר (תהלים צט ו) ַמשֶׁה וְאַהֶּרוֹ בָּכֹהֲנָיו וּשָׁמוּאֵל בָּקֹרָאֵי שָׁמוֹ. ורבנן אמרי, זרע אנשים, **זרע שמובלע בין אנשים**. כי אתא רב דימי, אמר, לא ארוך ולא גוץ, ולא קטן ולא אלם, ולא צחור ולא גיחור, ולא חכם ולא טפש.

<sup>22</sup> ברכות ל ב, אֱל הַנַעַר הַזֵּה הָתֶפֶּלֶּלָתִּי (ש"א א כז) אמר רבי אלעזר, שמואל מורה הלכה לפני רבו היה, שנאמר (שם פסוק ָכה) וַיִּשָּׁחֲטוּ אֶת הַפֶּר וַיַּבִיאוּ אֶת הַנַּעַר אֶל עֶלִי, משום דוישחטו את הפר הביאו הנער אל עלי, אלא אמר להן עלי קראו כהן ליתי ולשחוט, חזנהו שמואל דהוו מהדרי בתר כהן למישחט, אמר להו, למה לכו לאהדורי בתר כהן למישחט, **שחיטה בזר כשרה**, אייתוהו לקמיה דעלי, אמר ליה, מנא לך הא, אמר ליה, מי כתיב, ושחט הכהן, והקריבו הכהנים כתיב, מקבלה ואילך מצות כהונה, מכאן לשחיטה שכשרה בזר. אמר ליה, מימר שפיר קא אמרת, מיהו מורה הלכה בפני רבך את, וכל המורה הלכה בפני רבו חייב מיתה. אתיא חנה וקא צוחה קמיה, אָנִי הָאִשָּׁה הַנְּצֵבֶת עִמְּכָה בָּזֵה וגו' אמר לה, שבקי לי דאענשיה, ובעינא רחמי ויהיב לך רבא מיניה. אמרה ליה, אֱל הַנַּעַר הַזֵּה הִתְפַּלֵּלְתִּי.

<sup>23</sup> חגיגה ד ב, רבי אלעזר כי מטי להאי קרא בכי (ש"א כח טו) וַיּאֹמֶר שָׁמוּאַל אֵל שָׁאוּל לָמָה הָרַגַּזְתַּנִי לְהַעַלוֹת אֹתִי, ומה שמואל הצדיק היה מתיירא מן הדין, אנו על אחת כמה וכמה. שמואל מאי היא, דכתיב (ש"א כח יג) וַתּאֹמֶר הַאָּשָּׁה אֵל שָׁאוּל אֱלֹהִים רָאַיתִּי עֹלָים, עולים תרי משמע, חד שמואל, ואידך **דאזל שמואל ואתייה למשה בהדיה, אמר ליה, דלמא חס ושלום לדינא** מתבעינא, קום בהדאי, דליכא מילתא דכתבת באורייתא דלא קיימתיה.

All your

pecklach and

weaknesses,

whether in

Ruchaniyus

or in

Gashmiyus,

are your

greatest

assets, sínce

they force

you to look

up to

Shamayim

and his specialty, NOT to be a *Korach!* And this is why he's always giving extra *Mussar* to complainers (who want a *Melech*), since this is his specialty.

It makes sense that a *Shmuel HaNavi* who is always fighting against the *Midda Ra'ah* of complaining, should be the anointer of *Dovid* who was extreme in *Sameach B'chelko*.

Dovid said: ה' רעי לא אַחַסָר תהלים כג א Hashem is my Shepard (so) I will never lack, and: חֱסֵד וּמִשְׁפָּט אָשִׁירָה, אָם חֱסֵד אָשִׁירָה, אָם מְשָׁפֶּט אָשִׁירָה Dovid sings to Hashem not only when life is comfortable, but even when he has difficulties. Shmuel and Dovid were both fighters to the extreme against their main Yetzer Hara. By Shmuel it was against complaining like Korach, and by *Dovid* it was to never to take N'kama. like Eisav did. Each one had an evil potential, and a wicked background that they enjoyed fighting to the end. ארדוף אויבי ריצה"ר שלי) ואַשָּׂיגִם, ולאׁ אַשׁוּב עַד (היצה"ר שלי ו כַּלּוֹתָם תהלים יח לח l won't come back

until my enemy (my Yetzer Hara) is gone forever.

They were both descendants of *Leah Imeinu*, who cried to extreme (יְיָטִי עֵינֶיהְ until her eyelashes fell out) not to fall into: גּוֹרְלוֹ שֶׁל the "lot" of *Eisav*. It says: וַתַּצֵא דִינָה בַּת "the daughter of *Leah* went out", and *Rashi* says<sup>24</sup> that *Leah* had a tiny tendency to go out inappropriately, like *Eisav*, the: אָישׁ wild outdoorsman. And since she had such a: נְּטָיָה tendency, she went to an

extreme not to fall into: גוֹרָלוֹ שֶׁל עֵשָׂיו the "lot" of *Eisav*.

## Chizuk For the War

#### Believe In the Power of Your Tefila

Three wars fought against *Eretz Yisroel*, all "G-G-G", i.e., the Galil, the Gulf, and Gaza.

And when the *Yeshua* happened, I felt that I had a definite hand in it. There was no question, I got exactly what I asked for. During the war in Gaza, it was *Asara B'teves*, and I could only gather three people together to say *Tehilim*. I didn't care; I was in *Kol Shimshon*; the three of us said *Gantz Tehilim*. The moment we finished, "Ceasefire!". And the same thing happened during the war in the Galil, as soon as we finished, "Ceasefire!". I feel that I'm behind that!

#### The Segula of Bizayon

Another thing that I do, is that I am *M'vazeh* myself during davening. I believe this is a *Segula*, based on the

Mishna in Taanis which says<sup>25</sup> they would take ashes and put it on their heads, and don sackcloth, all in order to go be M'vazeh themselves. They would also bring the Sefer Torah outside into the streets, also to be M'vazeh.\*\*\*

I don't recommend this for other people, for them to act coo-coo. I do it myself a little, here-and-there. I'm a little older, and when I do it, somehow they don't think I'm crazy. So that's why I can be a little like that; I don't see

רש"י בפרשת וישלח עה"פ וַתֵּצֶא דִינָה בַּת לֵאָה (לד א) ולא בת יעקב. אלא **על שם יציאתה נקראת בת לאה, שאף היא יצאנית היתה** (ב"ר) שנאמר (ל טז) וַתִּצֶא לֵאָה לִקְרָאתוֹ (ועליה משלו המשל כְּאמָה כְּבַּתָה).

<sup>25</sup> משנה תענית (בֹ א) סֵדֶר תַּעֲנִיּוֹת כֵּיצֵד, מוֹצִיאִין אֶת הַתַּבָה לְרְחוֹבָהּ שֶׁל עִיר (הארון שספר תורה מונח בו, כלומר כלי צנוע ביה לנו ונתבזה בעוונינו. רע"ב) וְנוֹתְנִין אָפֶר מַקְלֶה עַל גַּבֵּי הַתַּבָה וּבְראשׁ הַנָּשִׂיא וּבְראשׁ אַב בֵּית דִּין (והן עצמן אינם נוטלים, היה לנו ונתבזה בעוונינו. רע"ב) וְנוֹתְנִין אָפֶר מַקְלֶה עַל גַּבֵּי הַתַּבִישׁ הַנָּשִׂיא וּבְראשׁ אַב בִּית דִּין (והן עצמן אינם נוטלים, כדי שיתביישו יותר, לפי שאינו דומה מתבייש מעצמו למתבייש מאחרים), וכָל אחַד ואחַד נוֹתַן בּראשׁוֹ.

anything wrong with it.

#### **Show That You Care**

This way you show that you care. What do you think *Mordechai* did? וַיִּזעַק זְעָקָה גִּדֹלָה וּמַרָה אסתר ד א He screamed in the middle of the street, wearing sackcloth inappropriately in front of the Shaar HaMelech. When a fire is burning, if you're NOT screaming, YOU'VE got a problem! Why don't you scream a little? Show how much you care, by not caring about your Kavod!

That's why I do these things. (But go easy with that. For most people I don't recommend doing anywhere near that. You're enough coo-coo, you don't have to make yourself worse. In this day and age, be very wary. I checked out these types-ofthings with my Rabbeim many times before I got involved). I do this as a Segula. I can daven in the middle, extra loud (a little

bit). I'll start crying B'kol Ram. What's wrong with that?

I was once davening for a Rabanit, the holy Tzadekes, rebbetzin of my Rebbe, R' Ozer Shwartz. She was sick, unfortunately, and I screamed in the middle of Tehilim, Davka to be M'vazeh myself! And the next day she had a Refua Shleima! I give credit to the fact that I was M'vazeh myself for her.

# **ARDOK**

The Yetzer Hara of Self-Pity A NOVARDOKER BIRUR

A friend of mine had tremendous aggravation

from his son who wasn't doing well with Shiduchim. He went to R' Galinsky to cry his heart out, since he realized that his son would probably remain a broken Bachur for the rest of his life. R' Galinsky Zatzal told him that his pain was unfounded. He had plenty of Nachas from his other children; so why wasn't he dancing all day about them?? R' Galinsky Zatzal explained to him that people have a weird Geshmak in being sad, and they feel a certain sick importance about

> being a nebach. Self-pity is a Yetzer Hara! And: עיקר חיות הַאַדָם the שָׁבִירַת הַמְדוֹת וָאִי לֹא לַמָה לוֹ חַיִים themselves down!



everybody; unfortunately the same idea. Just as we see the fallacy in their sick behavior, so should we realize that when we are sad, it is often the same idea, Rachmana Litzlan! Middos are tricky. Believe it or not, we all have a predisposition to secretly enjoy being a "Rachmanus case"; way before our actual difficult issue came up! You need to fight this all your life, by being happy to the extreme. There is a true *Novardok* story where the Novardokers were happy during a terrible time. Working on Middos needs Mesirus Nefesh.

hurting

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> הגר"א בפירושו למשלי עה"פ הַחָזֶק בָּמוּסָר אַל תַּרֶף נָצְרָהַ כִּי הִיא חַיֵּיךְ (משלי ד יג) כי היא חייך, **כי מה שהאדם חי הוא כדי** לשבור מה שלא שבר עד הנה אותו המדה, לכן צריך תמיד להתחזק, ואם לא יתחזק למה לו חיים.



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim

#### Parshas Shelach 5785

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 375111   | 40:30    | English  |
| 375112   | 3:55     | English  |
| 375524   | 4:32     | English  |
| 375113   | 4:43     | English  |
| 375527   | 2:47     | English  |
| 375528   | 42:50    | English  |
| 375529   | 6:57     | English  |
| 376539   | 5:32     | English  |

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

## Questions To Rabbi Mandel



#### Can You Please Start a New Shiur?

**Question:** Can the Rav start a *Shiur* in *Chovos Halvavos* on Torah Anytime? Or any other *Mussar Sefer*?

**Answer:** People have asked me this; I would like to, if I had the time. Maybe YOU should do it?? You know, they told this to me years ago, when I asked some of my *Rabbeim* to do things I would like. They said: "You know, SINCE YOU WANT TO DO IT, YOU MAY VERY WELL BE THE PERSON WHO IS CUT-OUT TO DO IT!" When they told me that, I thought "Come on! I'm just Mr. Nobody, you know, who am I???". But that's what they told me!

If you have a *Ruach* for a certain thing, it's a sign that you may verywell be the man.

Now daven! And start off with a few guys, even just one or two guys, whatever it is, with people who are friendly to you. And you never know.

Either way, I am sorry that I can't do it.

I give you a *Bracha* that you're getting *Schar* just for that question alone! *HaKadosh Baruch Hu* sees your thirst for the truth, and He is going to reward you.

Kol Tuv

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com